## Interview with Clifford Geertz by Neni Panourgia & Pavlos Kavouras

## Παρόν και μέλλον ερμηνευτικής ανθρωπολογίας

in: Ελευθεροτυπία (Elefterotypia, Athens/GR), no ISSN-number, vol. 25 (3. 9. 1999), pp. 8-9

#### online source:

https://student.cc.uoc.gr/uploadFiles/179-%CE%9A%CE%9A%CE%91102/aritcles%20Geertz Marcus Fischer.pdf

Using this text is also subject to the general <a href="HyperGeertz-Copyright-regulations">HyperGeertz-Copyright-regulations</a> based on the Austrian copyright-law ("Urheberrechtsgesetz 1936", version 2018, par. 40h, par. 42), which in short - allow a personal, nonprofit & educational (all must apply) use of material stored in data bases, including a restricted redistribution of such material, if this is also for nonprofit purposes and restricted to a specific scientific community (both must apply), and if full and accurate attribution to the author, original source and date of publication, web location(s) or originating list(s) is given ("fair-use-restriction"). Any other use transgressing this restriction is subject to a direct agreement between a subsequent user and the holder of the original copyright(s) as indicated by the source(s). HyperGeertz@WorldCatalogue cannot be held responsible for any neglection of these regulations and will impose such a responsibility on any unlawful user.

Each copy of any part of a transmission of a HyperGeertz-Text must therefore contain this same copyright notice as it appears on the screen or printed page of such transmission, including any specific copyright notice as indicated above by the original copyright holder and/ or the previous online source(s).

Η παρουσία στην Ελλάδα των κορυφαίων αντιπροσώπων της ερμηνευτικής ανθρωπολογίας, στο πλαίσιο των Σεμιναρίων του Εθνικού Ιδρύματος Ερευνών στην Ερμούπολη, μας έδωσε την ευκαιρία να θέσδυμε κάποια ερωτήματα γύρω από την ιστορική σύσταση της ερμηνευτικής ανθρωπολογίας και τις προοπτικές της στην εποχή της паукосилопоіпсяс. Ол Clifford Geertz (Institute of Advanced Study, Princeton), Michael Fischer (MIT), James Boon (Princeton University) kai George Marcus (Rice University), o καθένας με το δικό του τρόπο και απευθυνόμενοι συγκεκριμένα σε ελληνικό κοινό, απάντησαν στην εξής σειρά ερωτημάτων: Φaivetai oti n κοινωνική/πολιτισμική ανθρωπολογία δεν έχει καταφέρει να δημιουργήσει ξεχωριστή θέση στο πλαίσιο αντίλιτψης του μη εξειδικευμένου κοινού, σε αντίθεση με τη Βιολογική ή την αρχαιολογική υπόσταση της ανθρωπολογίας. Πώς ορίzεται η κοινωνική/πολιτισμική ανθρωπολογία και ποια είναι ακριβώς η παρέμβασή της στην ανάλυση του πολιτισμού και της κοινωνίας, ιδίως σε σχέση με άλλες ανθρωπιστικές επιστήμες (ιστορία, κοινωνιολογία); Ποιοι είναι οι επιστημολογικοί άξονες της ανθρωπολογίας, ιδιαίτερα όσον αφορά το ρόλο της εθνογραφικής πράξης; Πώς διαμορφώνονται στην ερμηνευτική ανθρωπολογία οι εννοιες «εαυτός» και «άλλος» και πώς λειτουργούν στη διαδικασία της κοινωνικής ανάλυσης, ιδίως τώρα που η κυρίαρχη θέση του ανθρωπολόγου/εθνογράφου έναντι των συνομιλητών του έχει τεθεί υπό αμφισβήτηση και κριτική; Ποιες είναι η ηθικές και πολιτικές διαστάσεις που εγείρονται από την αμφισβήτηση της εξουσιαστικής θέσης του ανθρωπολόγου απέναντι στους πολιτισμούς που ερευνά σε μια εποχή που τα ανθρωπολογικά ερωτήματα τίθενται επίσης από ανθρωπολόγους που την προηγούμενη κιόλας γενιά ήταν ακόμη στη θέση του ερευνητικού αντικειμένου; Πώς μπορεί να χαρτογραφηθεί η σχέση ανάμεσα στην ερμηνευτική και την κειμενική ανθρωπολογία, αλλά επίσης και η μεταμιορφωμένη διαδικασία κατασκευής του υποκειμένου; Τέλος, δεδομένων όλων αυτών των επιστημολογικών (αλλά και «τεχνολογικών») μεταμορφώσεων, ποιο είναι, άραγε, το μέλλον της εθνογραφίας, ως μεθόδου και ως πράξης γραφής;

Επιμέλεια-Μετάφραση: Νένη Πανουργιά, Παύλος Κάβουρας, Στάθης Γουργουρής

## Παρόν και μέλλα

## CLIFFORD GEERTZ

Ο Κλίφορντ Γκερτz είναι ο ιδρυτής και διευθυντής του Τμήματος Κοινωνικών Σπουδών στο Ινστιτούτο Ανωτάτων Σπουδών (Institute for Advanced Study) στο Πρίνστον των ΗΠΑ. Με αρχικές σπουθές στη λογοιεχνική κριτική και τη φιλοσοφία, μεταπήδησε στο χώρο των κοινωνικών επιστημών, στη διάρκεια των μεταπτυχιακών του σπουδών στο Πανεπιστήμιο Χάρβαρντ, όπου σπούδασε ино thy епописіа тов Talcott Parsons. Υπήρξε μέλος της ομάδας διεπιστημονικής μελέτης των πολιτισμών στο Πανεπιστήμιο του Σικάγο απ' όπου έφυγε το 1975 για να ενταχθεί στο δυναμικό του Ινοτιτούτου Ανωτάτων Σπουδών. Εχει κάνει επιτόπια έρευνα στην Ινδονησία (Μπαλί, Ιάβα) και στο Μαρόκο. Το Βιβλίο του «Η ερμηνεία των πολιτισμών» (The Interpretation of Cultures), nou ônµoσιεύθηκε το 1973, αποτέλεσε μια επαναστατική τομή στην ανθρωπολογική θεωρία εισάγοντας την ερμηνευτική οπτική στην κοινωνική ανάλυση. Αλλα βιβλία του περιλαμβάνουν τα «Θρασκεία της Ιάβας» (1960), «Πραματευτές και πρίγκιπες» (1963), «Το Ιολάμ υπό μαραιήρηση (1968), «Νεγκάρα: Το κράτος του θεάτρου στο Μπαλί» του 19ου αιώνα (1980), «Εντόπια γνώση» (1983), «Εργα και zωές» (1988), «Εκ των υστέρων» (1977). Το παρόν κείμενο είναι μέρος απομαγνητοφωνημένης συνέντευξης που παραχώρησε ο Γκερτz στη Νένη Πανουργιά και στον Παύλο Κάβουρα, στο πλαίσιο της ανεξάρτητης παραγωγής της EPT «Ta povonátia eng σκέψης». Ευχαριστούμε τους Γιάννη Κασπίρη, Κωνσταντίνο Τσουκαλά και Αντώνη Τσάβαλο.

το ερώτημα Τι είναι Ανθρωπολογία αποφεύγω να δώσω κάποιο γενικό χαρακτηρισμό της ανθρωπολογίας και παραπέμπω όσους ερωτούν να εντροφήσουν στο έργο των ανδρωπολόγων. Η αχέση μου με την ανθρωπολογία είναι ιδιότυπη, μάλλον περιθωριακή. Εχοντας βασική μόρφωση στη φιλοσοφία και τη λογοτεχνία, γνώρισα την ανθρωπολογία ως μεταπτυχιακός οπουδαστής στο Τμήμα Κοινωνικών Σχέσεων (Social Relations), στο Harvard, όπου στο σχετικό διεπιστημονικό πρόγραμμα σπουδών υπήρχαν τέσσερις κατευθύνσεις/τομείς σπουδών: πολιτισμική ανθρωπολογία, κοινωνιολογία, κλινική και κοινωνική ψυχολογία. Ουσιαστικά πάντως, αναικάλυψα την Ανθρωπολογία, όπως περίπου την ανακαλύπτουμε και σάμερα. Διάβασα μερικά κλασικά κείμενα και άρχιοα να καταλαβαίνω περί τίνος πρόκειται. Πήγα στη μεγάλη βιβλιοθήκη του Harvard και πήρα ένα βιβλίο - ntav to Social Structure του G.P. Murdockτο οποίο ήταν γεμάτο από στατιστικούς πίνακες για ό ποιον γνωρίζει εμένα και τη δουλειά μου, καταλαβαίνετε την αντίδρασή μου- και έτσι σύντομα εγκατέλειψα την προσπάθεια. Στη συνέχεια όμως αντιλήφθηκα ότι ανθρωπολογία θεν ήταν αναγκαστικά η ανθρωπολογία που είχα συναντήσει στο βιβλίο του Murdock. Πιστεύω λοιπόν ότι ο καλύτερος τρόπος για να καταλάβει κανείς τι μούτρα να τη γνωρίσει, γιατί η ανθρωπολόγια δεν διαθέτει αυτόνομες θεωρίες και πρακτικές τις οποίες μπορεί να μάθεις με γενικό και αφηρημένο τρόπο. Διωρέρει ριzικά από την εμπειριοκρατική έρευνα των θετικιστικών επιστημών, όπου ο ερευντιτής εφαρμόzει στην πράξη ό, τι μαθαίνει στη θεωρία. Στην ανθρωπολογία μαθαίνεις και ενεργείς ταυτόχρονα. Διαβάζεις λίγα πράγματα στην αρ χή, ίσα ίσα για να ξεκινήσεις. Από κει και πέρα κινείσαι συνεχώς μπρος-πίσω, από τη θεωρία στην πράξη,

Στην πλειονότητά του, το ανθρωπολογικό έργο εντοπίεεται, ιστορικώς τουλάχιστον, στους εξίης τρεις επιστημονικούς κλάδους: στην εθνολογία (ethnology), στην κοινωνική ανθρωπολογία (social anthropology) και στην πολιτισμική ανθρωπολογία (cultural anthropology). Από τους όρους αυτούς, ο όρος εθνολογία είναι παλαιότέρος, χρινοιμοποιήθηκε κυρίως στην Ευρώπη και σήμερα έχει ατονήσει διεθνώς η χρήση του. Η κοινωνική ανθρωπολογία προήλθε από τη Βρετανική παράδοση της συστηματικής μελέτης των κοινωνικών θεματικών συγγένεια (kinship) και θομή (structure), ενώ η πολι-πομική ανθρωπολογία από την αμερικανική παράδοση του Franz Boas και των μαθητών του, η οποία ασχολήθιικε, στο ξεκίνημά της τουλάχιστον, με την ιστορική και πογτασίτικη αλάγρου κρδιώς ιπλ αριόχθολών Ιλειάλωλ της Βόρειας Αμερικής. Υπάρχει ωστόσο μια ουσιαστική διάκριση μεταξύ κοινωνικής και πολιτιομικής ανδρω-πολογίας, που δεν αποτελεί απλώς ιστορική και εθνική διαφορά, αλλά σχετίσεται με το τι πάνει η καθεμιά -διάκριση που έφερε στο παρελθόν, αλλά ακόμη και σημερα εξακολουθεί να φέρνει, αντιμέτωπους ορισμένους ένθερμους υποστηρικτές των δύο σχολών. Σε αντίθεση με την μποκοική αμερικανική σχολή, για παράδειγμα, οι κοινωνικοί ανθρωπολόγοι της βρετανικής παράδοσης υποβαθμίσουν την αναλυτική χρήση του όρου πολιτιομός/πολιμομικό μόρφωμα/κουλτούρα (culture) δίνοντας έμφαση στον όρο νόημα (meaning) και ασχολούνται κυρίως με τη μελέτη των κοινωνικών δομών. Εάν επανέλθουμε στο ερώτημα «τι είναι ανθρωπολογία», α-ντιπαραθέτοντας κριτικά το ανθρωπολογικό έργο των δύο σχολών, διαπιστώνουμε ότι υπάρχει μια ουσιαστική επιστημολογική διαφορά ανάμεσα σ' αυτές, ανάλογα αν αντιμετωπίzουν τα φαινόμενα που μελετούν μέσα από μία απόλυτη επιστημονική λογική ή μέσα από μία σκετική προοπτική. Η πολιτισμική ανθρωπολογία και ειδικότερα η ερμηνευτική ανθρωπολογία δεν είναι σίγουρα επιστήμη, αλλά μια προοπτική -ένα θεωριτικό δηλαδή πλαίσιο για την αντίληψη της σχετικής σπουδαιότητας των ιδεών, ενεργειών και συμπεριφορών συγκεκριμένων προσώπων που απαρτίχουν συγκεκριμένες κοινωνικές ο-Habec.

Στην ερμηνευτική ανθρωπολογία, και γενικότερα στην πολιτισμική ανθρωπολογία, προσπαθούμε να κατονοποούμε πως οι ίδιοι οι άνθρωποι αντιλαμθάνονται τη ξελούν να κάνουν. Η ερμηνεία (interpretation) δίνει μια καλή ιδέα για το πώς οι άνθρωποι συλλαμιβάνουν, για το πώς αντιλαμβάνονται τον κόσμο τους, για το τι σκέπτονται ό,τι κάνουν, γιατί σκέπτονται ότι κάνουν έτσι, για το τι ελπίχουν ότι θα καταφέρουν κάνοντας κάτι τέτοιο; με μια κουθέντα τι σημαίνει χωή. Δεν είναι τόσο χαστικό όσο ακούγεται. Ολες αυτές οι ερωτήσεις εκφράσονται ως συγιτεκριμένοι προβλημοτισμοί πάνω σε θέματα που απορρέουν από τις συναντήσεις του ανθρωπολόγου με τους ανθρώπους για τους οποίους γράφει. Γενικότερα πάντως, επειδή η ανθρωπολογία έχει την τάση να επημερίzεται. για επαγγελματικούς κυρίως λόγους υποδιαιρείται σε οικονομική, πολιτική, ψυχολογική, ιατρική, μουσική κ.ο.κ. ανθρωπολογία, και βέβαια σε ερμηνευτική ή συμβολική ανθρωπολογία- πρόκεπαι για έναν κατακερματισμό με τον οποίο διαφωνώ απολύτως -επιμένω ότι η ανθρωπολογία πρέπει να αντιμετοπίζεται σαφώς ως προσπική: είναι δυναιόν να έχεις πολλαπλές ερμηνείες στην επιτόπια έρευνα για ένα συγκεκριμένα φαινόμενο, Αυτό 10χύει ακόμη περισσότερο στην ερμηνευτική ανθρωπολογία, η οποία αντλεί κυρίως από τη φιλοσοφική και τη λογοτεχνική πρακτική παρά από τη μηχανική και τεχνολογική επιστημονική παράδοση.

Η ερμηνευτική ανθρωπολογία (interpretive anthropology) δεν ακολουθεί την ευρύτερη, φιλοσοφική και λογοτεχνική, παράδοση της ερμηνευτικής (hermeneutics) για παράδειγμα, δεν ασχολείται συ-στηματικά με το κλασικό ερμηνευτικό zήτημα της οχέσης ανάμεσα στην αλήθεια και την πραγματικότητα. Οι δικές μου ερμηνευτικές φιλοσοφικές καταβολές προερχονται από διαφορετικές παραδόσεις, από τον Peirce και τον Wittgenstein. Αναγνωρίzω πάντως, όπως όλοι υποθέτω, τη μεγάλη συμιβολή που είχε στην ανάπτυξη της ερμπνευτικής ανθρωπολογίας η μεθοδολογική εστίαση σ' αυτό καθ' εαυτό το zhtnμα tης ερμηνείας, η οποία οφείλεται κυρίως στη γερμανική ερμανευτική παράδοση του 19ου και του 20ου αι. (Dithney, Schleiermacher, Heiddeger). Η ερμηνευτική ανθρωπολογία ξεκίνησε

# μηνευτικής ανθοωπολογίας

μέσα στη δεκαετία του '60. Ιδιαίτερα σημαντικό στοιχείο για την ανάπτυξή της ήταν το έργο του Levi Strauss, ο οποίος ήταν ο πρώτος που μίλησε για νοήματα, δομές και σύμβολα. Στη Γαλλία λοιπόν ήταν ο Levi Strauss και οι μαθιπές του. Υστερα παιρουσιάστηκαν υρισμένοι άλλοι στη Βρετανία και την Αμερική: η Mary Douglas και ο Victor Turner στιν Αγγλία, ο David Schneider και εγώ στις ΗΠΑ. Ηταν ακόμτη ο Edmund Leach, ο ο-ποίος κινήθηκε ανάμεσα στους δύο αυτούς χώρους. Στο Σικάγο, όπου η ανθρωπολογία είχε Βρειανικό προσαναιολισμό, με πρόεδρο του τμήματος τον Fred Egan, έναν πολύ οξυδερκή και προσδευτικό συνάδελφο, ανέλαβα μαzi με τον Schneider και αλλους να φειάξουμε ένα μειαπτυχιακό πρόγραμμια που θει προωθούσε την ιδέα για πι διημουργία ενός νέου ανθρωπολογικού κλάδου, της συμβολικής ανθρωπολογίας. Υπήρξαν πολλές αντιδρά-σεις σ' αυτή την προσπάθεια, ιδίως μετά την καθιέρωση της, από τη σχολή του ποληκομιχού υλισμού (cultural materialism) του Marvin Hatris, αλλά και από τη σχολή της κοινωνικής οικολογίας (social ecology) και της εξελικτικής ανθρωπολογίας (evolutionary anthropol-ogy) του Marshał Sahlins. Τη δική μας γενιά των πρω-ισπόρων διαδέκτηκε μια δεύτερη γενιά ερμηνευτικών ανθρωπολόγων, οι μαθιμές μας, η οποία είχε περισσότερο κοσμοπολιτικό χαρακτήρα, σαν αποτέλεσμα της ειδικής μέρημνας που είχαμε λάβει για την εξαπλωση της ανθρωπολογίας εκτός του δυτικού κόσμου. Ως τρίτη γενιά προβάλλουν οι λεγόμενοι μεταμοντέρνοι ερμηνευτικοί ανθρωπολόγοι, οι οποίοι υποστιτρίσουν ότι οι θεμελιωτές

της ερμηνευτικής ανθρωπολογίας δεν ήταν αρκετά κριτικοί και ριzοσπάστες, ανθρωπολόγοι όπως ο George Marcus, ο Michael Fischer και άλλοι. Έτσι λοιπόν μπορούμε να πούμε ότι η ερμηνευτική ανθρωπολογία ξεκίνησε ως κριτική άλλων πραγμάτων και σήμερα έχει γίνει αντικείμενο κριτικής εκ των έσω.

Στην επιτόπια έρευνα οφείλονται πολλές από τις ιδιαπερότητες της ανθρωπολογικής προοπικής. Επιτόπια έρευνα έχω κάνει σε δύο κυρίως χώρες, στην Ινδονησία και στο Μαρόκο. Η επιλογή μου αυτή υπήρξε ριzοσπαστική για την εποχή της. Προσπάθησα να συγκρίνω δύο μη δυτικές κοινωνίες για να δείξω τις ομοιότητες και τις διαφορές τους, συμβάλλοντας κατ' αυτό τον τρόπο στη διεύρυνση της προοπτικής των συμπατριωτών μου Αμερικανών ώστε να κατανούσουν τις πολιτισμικές αποχρώσεις των κοινωνιών αυτών. Η διάκριση ανάμεσα στον εαυτό, στο πρόσωπο και την προσωπικότατα, η οποία κυριαρχεί στα εθνογραφικά έργα της ερμηνευτικής ανθρωπολογίας, είναι ιδιαίτερα ισχυρή στην Ιάβα και εκφράzεται με πολλους τρόπους, συνήθως ως αντιπαράθεση μεταξύ του Βιολογικού εαυτού και της πολιτισμικής προσωπικότητας, μεταξύ εσωτερικότητας και εξωτερικότητας της ανθρώπνης ύπαρξης, μεταξύ δημόσιας συμπεριφοράς και ένα είδος φαινομενολογικού ενδιαφέροντος για τον εαυτό , μεταξύ, τελικώς, αιοθήματος και νοήματος. Οι παρατιρήσεις αυτές προέρχονται κατ' ευθείαν από το πεδίο. Είσι, ενώ υπάρχουν κοινωνιολόγοι που αντιμετωπίσουν θεωριιτικά τουλάχιστον τους ανθρώπους ως Βιολογικά όντα, οι ίδιοι οι άνθρωποι, που zouv εκεί έξω στον κόσμο, δεν α-

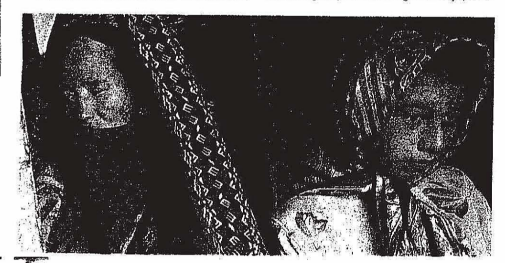
χδικοιτιομοιείται απχλα ίτε πεταφοδικο τός μο ακαγογία, σαν μια αντιστοιχία. Για παράδειγμα, εάν επανέλ-θουμε στη διάκριση μεταξύ προσώπου και προσωπείου. μπορούμε να παρατηρήσουμε ότι οι άνθρωποι αντιλαμ-Βάνονται ο ένας τον άλλο μέσα από τις ιστορίες που φτιάχνουν για τους εαυτούς τους και τους άλλους, δηλαδή μέσα από μια διαδικασία παραγωγής κειμένων, μια κειμενοποίηση (textualization). Αυτή η προσωπική και κοινωνικά κειμενοποίηση δεν σταματά ποτέ. είναι σύμφυτη με την ανθρώπνη έκφραση και επικοινωνία. Φτιά-χνοντάς μια ιστορία, ένα κείμενο για ένα πρόσωπο, το κάνεις πάντοτε έχοντας απέναντί σου ένα κοινό από άλλους ανθρώπους, δεν μπορείς να κατασκευάσεις τον εαυτό σου μονάχος! Ας μην ξεχνάμε ότι η ερμηνευτική ανθρωπολογία έχει πρακτικό χαρακτήρα

Μία από τις κριτικές τις οποίες έχει δεχτεί η ερμηνευτική ανδρωπολογία είναι ότι παραμελεί συστηματικά να ασχοληθεί με επτήματα κοινωνικής και πολιτικής ισχύος και ότι εξαλείφει την ηγεμονική διάσταση αισθητικοποιώντας τα πολιτισμικά φαινόμενα που διερευνά. Δεν συμφωνώ. Μελέτες για τη σχέση μεταξύ πολιτικής και πολιτισμού υπάρχουν πολλές. Αυτό που δεν έχει ίσως γίνει είναι να υιοθετήσει η ερμηνευτική ανθρωπο-λογία την ειδική θεωρία του Foucault για τη δημιουργία υποκειμένων που παράγουν και αναικιράγουν μορ-

φές κυριαρχίας. Στο πλαίσιο της αυτοκριτικής που διεξάγει η τρίκη γε νιά ερμηνευτικών ανθρωπολόγων κυριαρχεί η έννοια α ναστοχωμός/αναθεώρτιση (reflexivity). Σημερα, στην ερμηνευτική ανθρωπολογία καθένας αναγνωρίζει ότι πρέπει να συμπεριλάβει τον εαυτό του στον κόσμο που περιγράφει, και αυτό ακριβώς κάνουμε. Να σας δώσω ένα γλαφυρό παράδειγμα. Οταν κυκλοφόρησε πρόσφατα στην Ινδονησία, σε μετάφραση, ένα Βιβλίο μου στο οποίο περιγράφω την κοινωνική ιστορία της πόλης όπου έχησα τιε αγγαλίτελα τα ολούτατα των αλθύφισην μου επφαλίχονται σ' αυτό, ένας από τους πληροφοριοδότες μου το πήρε, το φωτοτύπησε και το μοίρασε σε όλους εκείνους των οποίων τα ανόματα αναφέρονταν μέσα στο Βιβλίο. Είχε μεγάλη πλάκα! Αλλά το σημαντικό με αυτό που έγινε είναι ότι μας δείχνει ότι στην υπόθεση αυτή υπήρχαν κάποιοι πραγματικοί άνθρωποι και ότι επίσης κάποιος πραγματικός άνθρωπος τούς περιέγραψε πραγματικά, διιλαβή ουσιαστικές οχέσεις που λειπουργούν άμεσα: πως ό,τι ήταν μέσα στο κείμενο δεν το έχησα στο φεγγάρι. αλλά μέσα στην καρδιά της πόλης που περιέγραφα. Η ιδέα ότι είμαστε κάπου, σε κάποιο μέρος, και από κει γράφουμε, η ιδέα του μετέχοντα παρατηρητή (situated observer), είναι νομίτω μια σημαντική διάσταση της αναστοχαστικής λειτουργίας. Για να γίνει κατανοπό το κείμενο που θα φτιάξουμε, για να βγάzει νόημα, για να είναι αναγνώσιμο πρέπει να στηρίσεται στην αναστοχαστικά συμμετοχικά αφάγασα. Σταν ερμανευτικά ανθρωπο λογία, όπως και στη λογοτεχνία, αφηγητής μπορεί να είναι ένα ή περισσότερα πρόσωπα ή προσωπεία: αφηγητές που αφηγούνται άλλες αφηγήσεις. Μιλάμε επομένως για προβλήματα που αφορούν την παραγωγή κεμμένων και όχι για προβλήματα ορολογίας. Για το πώς είναι δυ-νατό να γίνει ένα κείμενο στο οποίο ο συγγραφέας να είναι ορατός, αναγνωρίστμος.

Η ερμηνευτική ανθρωπολογία ασχολείται συστηματικα πλέον με το φαινόμενο της παγκοσμιοποίησης, και ειδικότερα με την περίπτωση της τεχνολογίας. Το zinthμα της τεχνολογίας είναι πολύ σοβαρό, διότι βρισκόμαστε άλοι πλέον μέσα σε ένα κοινό τεχνολογικό περιβάλλον. Τα αντικείμενα ο' αυτό το περιβάλλον συνδέονται άμεσα με τους ανθρώπους, περισσότερο από κάθε άλλη εποχή. Ετσι, δεν είναι δυνατό να αντιμετωπίσουμε την τεχνολογία απλώς σαν ένα υπόβαρο, σαν ένα πλαίσιο ή σαν μια βάση πάνω στην οποία στηρίχεται η κοινωνία. Η τεχνολογία είναι ενσωματωμένη στο ερμηνευτικό μας οικοδόμημα (structure). Και αυτό είναι κάτι που μόλις τώρα αρχίζουμε να αντιμετωπίζουμε, μια ιδέα πάνω στην οποία έχουμε αρχίσει να δουλεύουμε συστηματικά. Δεν Βλέπουμε πια την τεχνολογία στιν ένα μέσο ή σαν ένα εργαλείο, αλλά σαν έναν ενεργό παράγοντα μέσα στην κοινωνία. Η αλλαγή αυτή έχει γίνει ήδη αντιληπτή. Αυτό που χρειάζεται να γίνει -και γίνεται σιγά σιγά- είναι το πως θα χειριστεί κανείς αυτή την προοπτική, πώς θα συχητάσει γύρω από την τεχνολογία και τη νέα κατά-οταση που αυτή δημιουργεί- με άλλα λόγια, αυτό που χρειαχομαστε είναι να δούμε πώς θα φτιαξούμε κείμενα

για την τεχνολογία και τον κόσμο της



αθώς η παγκόσμια συνδιαλλαγή μεταξύ πολιτισμών - μεταμορφώνεται όσο ο κόσμος γίνεται ολοένα και περισσότερο διαεθνικός, η ανθρωπολογική γνώση επίσης αναδημιουργείται σε πεδίο ποικίλων συμμετοχών, μεταφράζοντας όχι μόνο γλώσσες και πολιτισμούς, αλλά και εσωτερικά όρια κάθε είδους

ντιλομβάνονται τον εαυτό τους κατ' αυτό τον τρόπο αλλά μέσα από ποικίλες ενέργειες και καταστάσεις, μέσα από την έμπρακτη συμμετοχή τους στο θέατρο, στο μύθο, στις επιδεικτικές παρελάσεις κ.ι.λ., σε σχέση με κάτι συγκεκριμένο τελοσπάντων. Κάθε κοινωνία αντιλαμβάνεται το Σύτυμα της ετερότητας με διαφορετικό τρόπο. Για παρά-δειγμα, ας πάρουμε και πάλι την Ιάβα και το Μαρόκο. Στην Ιάβα κυριαρχεί το ιδίωμα της πολιτιομικής ιεραρχίας θρησκευτική, κοινωνική και πολιτική: εκεί οι άν-. θρωποι τείνουν να ουσιαποιούν διαφορές ως προς το κοινωνικό κύρος και την κοινωνική θέση, που συνδέουν κληρονικά με τους θεούς, ενώ υποδαθηίzουν τις έμφυλες διαφορές μεταξύ ανδρών και γυναικών. Αντίθετα, στο Μαρόκο μπορεί να κάνει κανείς λόγο για δυο διαφορετικές κουλτούρες, ανδρών και γυναικών. Ετσι, το χειρότερο πράγμα που δα μπορούσε να συμβεί σε ένα Γιαβανέzo, λόγω της πολιτισμικής ιεραρχίας μέσα στην οποία zeι, θα ήταν να διολισθήσει σε μια χωώδη (κυριολεκτικά, θηριώδη) κατάσταση ύπαρξης. Η αιμομιξία δεν θεωρείται καλό πράγμα, αλλά δεν έχει την αρνητική φόρτιση που μεταφέρει τι zωώδης προοπτική. Αντίθετα, στο Μαρόκο η ενδογομία αποτελεί σημαντικό πολιτισμικό πρόβλημα με οριακές ίτθικές και κοινωνικές επιπώσεις για τα πρόσωπα που συνάπτουν τέτοιες σχέσεις, τόσο για τα ίδια τα άτοίτα όσο και λια τιζ κοινωλικές οπαθεί των απλλεκών που τα άτομα αυτά εκπροσωπούν

Στην ερμηνευτική ανθρωπολογία δίνεται ιδιαίτερη έμφαση στη διαδικασία της γραφής. Η έννοια κείμενο